
















 















Vegetar o pensamento e a  

sensibilidade por plantropocenos possíveis 





Daniela Cassinelli 







Para citar este artigo: 



CASSINELLI,  Daniela.  Vegetar  o  pensamento  e  a sensibilidade por plantropocenos possíveis. Urdimento – 

Revista de Estudos em Artes Cênicas, Florianópolis, v. 3, n. 56, dez. 2025. 







DOI: 10.5965/1414573103562025e0301 



Este artigo passou pelo Plagiarism Detection Software | iThenticate A Urdimento esta licenciada com: Licença de Atribuição Creative Commons – (CC BY 4.0) 



  

1 



  









  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis1 



Daniela Cassinelli2 

Resumo 



Este  artigo  partiu  das  experiências  sensíveis  e  dos  conceitos  corporificados  na disciplina  Ecologias  da  atenção:  derivas  entre  costura  e  cultivo,  ministrada  pelas professoras Virgínia Kastrup (UFRJ) e Mariana Guimarães (CAp-UFRJ) no Instituto de Psicologia da UFRJ, durante o primeiro semestre de 2025. Instigada pelo trabalho de Evando  Nascimento,  O  pensamento  vegetal  (2021),  mais  especificamente  pela semântica  do  verbo  “vegetar”,  propôs-se  uma  reabilitação  positiva  do  termo,  de modo a contrariar seu sentido colonial, como nos inspira Antônio Bispo dos Santos (2023). Investigou-se como podemos aprender e conspirar com as plantas em busca de plantropocenos (Myers, 2021) possíveis. 



Palavras-chave: Vegetar. Pensamento. Sensibilidade. Plantropoceno. 





Vegetating thought and sensitivity for possible planthroposcenes Abstract  



This article drew on the sensitive experiences and concepts embodied in the course Ecologies of attention: drifts between sewing and cultivation, taught by professors Virgínia  Kastrup  (UFRJ)  and  Mariana  Guimarães  (CAp-UFRJ)  at  the  Institute  of Psychology  at  UFRJ,  during  the  first  semester  of  2025.  Instigated  by  Evando Nascimento's  work,  O  pensamento  vegetal  (2021),  and  more  specifically  by  the semantics of the verb "to vegetate", the article proposed a positive rehabilitation of the term, countering its colonial meaning, as inspired by Antônio Bispo dos Santos (2023).  The  article  explored  how  we  can  learn  from  and  conspire  with  plants  in search of possible planthroposcenes (Myers, 2021). 



Keywords:  To vegetate. Thought. Sensitivity. Planthroposcene. 

Vegetar el pensamiento y la sensibilidad por plantropocenos posibles Resumen  



Este artículo se basó en las experiencias sensíbles y conceptos encarnados en el curso Ecologías de la atención: derivas entre la costura y el cultivo, impartido por las profesoras Virgínia Kastrup (UFRJ) y Mariana Guimarães (CAp-UFRJ) en el Instituto de Psicología de la UFRJ, durante el primer semestre de 2025. Instigada por la obra de Evando Nascimento, O pensamento vegetal (2021), y más específicamente por la semántica  del  verbo  "vegetar",  el  artículo  propuso  una  rehabilitación  positiva  del término,  contrarrestando  su  significado  colonial,  inspirado  por  Antônio  Bispo  dos Santos (2023). El artículo exploró cómo podemos aprender de las plantas y conspirar con ellas en búsqueda de plantropocenos (Myers, 2021) posibles. 



Palabras clave: Vegetar. Pensamiento. Sensibilidad. Plantropoceno. 

  

1 Revisão ortográfica, gramatical e contextual do artigo realizada pela autora do artigo dada a sua formação acadêmica. 

2 Mestranda em Educação pela Universidade Federal Fluminense (UFF). Graduação em Artes Visuais pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Graduação em Letras pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). 

danielabcassinelli@gmail.com 

  



http://lattes.cnpq.br/2341377231781328         https://orcid.org/0000-0002-0211-4277   

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

2 









  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  







Transformei as nossas mentes em roças e joguei  

uma cuia de sementes. 

(Antônio Bispo dos Santos) 



Germinando palavras 

Como uma carta sem remetente específico, o bordado em linhas vermelhas e azuis sobre o tecido creme deixa uma mensagem delicada e forte aos passantes que entram e saem do prédio da Escola de Comunicação e Educação da UFRJ - 

campus  Praia  Vermelha.  Quem  sustenta  essa  mensagem,  imponentemente enraizada  ao  lado  da  escada  principal,  é  uma  Ficus  Elastica,  uma  espécie  de figueira de enormes proporções. Delicada e forte, ela comunica aos humanos que por ali passam, num verbo infinitivo: vegetar (é preciso). 

Figura 1 – Vegetar. Intervenção em bordado. Foto: Daniela Cassinelli 







  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

3 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  



O  bordado  integra  um  circuito  que  costura  os  jardins  do  campus  Praia Vermelha com fitografias3 – escritas que emergem das e com as plantas – que clamam por mudança, por cuidado, por outros regimes de tempo, outros cultivos da atenção. A proposição, por sua vez, surge dos encontros fecundos da disciplina Ecologias da atenção: derivas entre costura e cultivo – oferecida pelas professoras Virgínia Kastrup (UFRJ) e Mariana Guimarães (CAp-UFRJ) no Instituto de Psicologia da UFRJ. 

Ao longo das tardes de segunda-feira, tecemos reflexões que tiveram o fio como  guia,  o  corpo  como  base,  as  plantas  como  modelo.  Em  confluência  com diversos  pensadores  contemporâneos,  experimentamos  formas  outras  de  fazer pesquisa acadêmica, mobilizando os pensamentos com as mãos, hábeis em fiar e desfiar.  Através  de  proposições  estéticas  e  atencionais,  semeamos  palavras germinantes4. 

As  palavras,  em  sua  trama  de  significações,  foram  tema  de  debates instigantes.  Uma  palavra  cooptada  por  discursos  conservadores  deve  ser abandonada  ou  disputada?  Quando  uma  palavra  vale  o  embate  dentro  de  um campo de conhecimento? E quando vale mais a invenção de outros léxicos? 

Para  Antônio  Bispo  dos  Santos,  os  processos  de  denominação  podem  ser colonizadores, por isso ele sugere a arte de denominar como arma para contrariar o  colonialismo,  no  que  ele  chamou  de  guerra  das  denominações:  “o  jogo  de contrariar  as  palavras  coloniais  como  modo  de  enfraquecê-las”  (Santos,  2023, p.13). “Temos que enfeitiçar a língua” (Santos, 2023, p.14), ele diz. Mas e quando esse feitiço é feito dentro da palavra mesma, a ponto de desestabilizar os sentidos coloniais que nela se assentaram? 

Essa é a proposta que gostaria de fazer aqui, apoiada no trabalho de Evando Nascimento. Em seu livro O pensamento vegetal, ele discorre sobre a semântica do verbo vegetar, que em sua etimologia, do latim vegetare, significava algo como 

  

3  O termo fitografias é usado no livro de Evando Nascimento O pensamento vegetal (2021, p.83). 

4  A expressão ‘palavras germinantes’ aparece na obra A terra dá, a terra quer, de Antônio Bispo dos Santos 

  

(2023, p.15). 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

4 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  

“vivificar,  fazer  crescer”,  mas  que  atualmente  “é  sinônimo  de  um  viver  sem consciência,  [...]  alguém  que  vegeta,  e  não  só  em  português,  é  alguém  que  vive uma vida inútil e mecânica ou está em coma” (Nascimento, 2021, p.46). Como o vivificar  original  de  vegetare  se  transformou  em  seu  oposto,  equivalente  a  uma vida quase sem vida? E como reabilitar a semântica positiva do termo? Essas são questões centrais nessa investigação. 



Aprendendo com as plantas 

Para começar a responder a primeira pergunta, recorro novamente a Evando Nascimento. Em sua análise acerca do termo vegetar, ele aponta como a tradição filosófica ocidental criou uma hierarquia ontológica entre os seres vivos, em que os humanos estão no topo e as plantas, na base, seguidas dos animais. Aristóteles, por exemplo, apesar de considerar o caráter anímico das plantas, afirma que sua alma  é  incompleta.  Seguindo  esta  tradição  metafísica,  Heidegger  defende,  no século  XX,  que  somente  os  humanos  existem  e  constituem  mundo,  enquanto animais  e  plantas  apenas  vivem,  destituídos  de  linguagem  e  pobres  de  mundo. 

Logo, um “abismo existencial e ontológico se consolida então entre nós, humanos, de um lado e os animais e vegetais, de outro” (Nascimento, 2021, p.54). 

Esse abismo ontológico está na base da crise ecológica que atravessamos, na medida em que a construção do pensamento filosófico e científico moderno 

“possibilitou  desanimar  uma  seção  do  mundo,  declarada  objetiva  e  inerte,  e superanimar outra, declarada subjetiva, consciente e livre” (Latour, 2020, p.142). Os efeitos  dessa  operação  –  que  se  estende  às  dicotomias  natureza/cultura, mente/corpo, sujeito/objeto – aliados aos avanços da tecnologia e do capitalismo, têm sido chamado por muitos (o termo se proliferou para além da comunidade científica) de Antropoceno, isto é, uma nova era geológica marcada pelo inegável impacto  da  ação  humana  no  planeta.  O  termo,  portanto,  “engloba  como  os humanos tornaram-se forças geomorfológicas e ecossistêmicas que entram em tensão com as condições da biosfera, da litosfera, da hidrosfera e da atmosfera necessárias para a permanência da vida no planeta” (Souza Júnior, 2024, p.2). 



  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

5 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





   

Todavia, têm-se levantado críticas ao termo generalizante que, mais uma vez, elege  o  ‘antropos’,  isto  é,  o  humano,  como  centro  da  questão,  pois  essa 

“centralidade  do  ‘antropos’  reforça  o  ideário  da  cisão  sociedade-natureza, colocando a primeira como superior à segunda, o que reitera uma das causas da crise  ambiental”  (Souza  Júnior,  2024,  p.3).  Ademais,  ao  tomar  o  humano  e, portanto,  a  humanidade  como  um  conjunto  homogêneo,  argumenta-se  que  a 

“generalidade  implícita  ao  conceito  obscurece  a  multiplicidade  de  lugares enunciativos  e  existenciais  daqueles  que  não  contribuíram  para  o  desarranjo planetário” (Souza Júnior, 2024, p.3), ignorando, assim, povos e vidas que não só não contribuíram com a crise, como resistem a ela há muito tempo. 

Tendo  em  vista  essas  críticas,  alguns  têm  proposto  o  termo  Capitaloceno, que coloca a responsabilidade do colapso ambiental não na totalidade da espécie, desconsiderando  a  diversidade  de  “humanidades”  em  jogo,  mas  no  sistema econômico  do  qual  deriva  a  destruição  massiva  da  biodiversidade  que presenciamos hoje. Outros ainda sugerem o termo Plantantionoceno, referindo-se ao  sistema  colonial  das  plantations,  responsável  pela  “massificação  dessas espacialidades  pautadas  na  escravização  de  humanos  e  não  humanos,  na padronização 

homogeneizadora, 

na 

reificação 

universalizante 

e 

no 

aprofundamento  da  cisão  cultura-natureza"  (Souza  Júnior,  2024,  p.7).  Isto  é,  na produção  de  monoculturas  socioambientais  e  mentais,  como  sugere  Vandana Shiva (2003). 

Qual seja o termo preferido, as consequências do colapso que vivemos é real, não apenas para humanos, mas para toda a vida na Terra. Por isso, é preciso propor outros nomes e confabular outras histórias que semeiem mundos dentro deste mundo, o que pensadores de diversos campos têm arriscado fazer, acreditando, como Donna Haraway (2016), que importam que conceitos pensam conceitos. Dito isso, destaco aqui o termo Plantropoceno, proposto por Natasha Myers, que recusa a centralidade do humano em favor de narrativas onde nos tornemos capazes de conspirar  com  as  plantas.  Para  a  antropóloga,  “Plantropoceno  é  uma  episteme aspiracional, não uma era limitada pelo tempo, que nos convida a criar novas cenas e novas formas de ver e semear relações plantas-pessoas no aqui e agora, não 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

6 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  

em um futuro distante”5 (Myers, 2021, p.5). 

Pensar um Plantropoceno é considerar que as “plantas são as produtoras de mundos  que  precisamos  prestar  atenção  se  esperamos  cultivar  mundos habitáveis”6 (Myers, 2021, p.5), ideia corroborada por Emanuele Coccia, em seu livro A  vida  das  plantas  (2018).  O  filósofo  sugere  que  são  as  plantas  que  devemos interrogar se quisermos compreender o que significa estar-no-mundo. Isso porque 

“nenhum outro vivente adere mais do que elas ao mundo circundante” (Coccia, 2018, p.12), o que faz delas a “forma mais intensa, mais radical, mais paradigmática do estar-no-mundo” (Coccia, 2018, p.13). 

Foram  os  organismos  capazes  de  fotossíntese  que  tornaram  a  Terra  e  a atmosfera habitável, num processo chamado de grande oxidação ou catástrofe do oxigênio (Myers, 2016; Coccia, 2018). Segundo Myers (2016, s/p), “vivemos agora na esteira do que poderíamos chamar de Fitoceno. Esses seres verdes tornaram este planeta  habitável  e  respirável  para  animais  como  nós”7.  Foram  as  plantas  que abriram  para  a  vida  o  mundo  das  formas,  como  defende  poeticamente  Coccia (2018, p. 18): “Foi através das plantas superiores que a terra firme se afirmou como o  espaço  e  o  laboratório  cósmico  de  invenção  de  formas  e  de  modelagem  da matéria".  A  partir  de  então,  os  seres  foram  modelando  o  mundo  com  sua existência:  “estar-no-mundo  significa  necessariamente  fazer  mundo:  toda atividade dos seres vivos é um ato de design na carne viva do mundo” (Coccia, 2018, p.43). 

Assim, a ideia de que apenas humanos fazem mundo é de uma arrogância metafísica  que  desconsidera  outros  pontos  de  vida8,  outras  linguagens,  outras formas  de  estar-no-mundo.  A  pretensa  superioridade  humana,  basilar  no pensamento moderno-colonial, ignora que “os organismos estão situados dentro 

  

5 The Planthroposcene names an aspirational episteme, not a timebound era, one that invites us to stage new scenes and new ways to see and seed plant/people relations in the here and now, not some distant future. 

(Tradução nossa) 

6 Plants are the world-makers we need to heed if we hope to grow liveable worlds. (Tradução nossa) 7 we now live in the wake of what should be called the Phytocene. These green beings have made this planet livable and breathable for animals like us. (Tradução nossa) 8 Expressão utilizada por Emanuele Coccia, em seu livro A vida das plantas: "Todo conhecimento cósmico é um ponto de vida (e não apenas um ponto de vista)” (2018, p. 25)  

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

7 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  

de  profundas,  e  emaranhadas,  histórias”  (Van  Dooren;  Kirksey;  e  Münster,  2016, p.41). Como aponta Ailton Krenak, “nas narrativas de mundo onde só o humano age,  essa  centralidade  silencia  todas  as  outras  presenças”  (Krenak,  2022,  p.37). 

Como,  então,  tornar  a  ouvir  essas  outras  presenças,  especialmente  as  plantas? 

Como mobilizar o pensamento vegetal, como provoca Evando Nascimento? 

“Importam  quais  estórias  produzem  mundo,  quais  mundos  produzem estórias”,  diz  Donna  Haraway  (2023,  p.27).  Ursula  Le  Guin  sabia  disso,  ao questionar-se sobre a história do herói, aquele que dispõe de uma lança e vai atrás de aventuras, como caçar mamutes. Em contraposição à narrativa do herói, com suas varas e lanças e espadas, Le Guin apresenta a narrativa como bolsa, cabaça, rede. Ao contrário do que se pensa, o principal alimento dos seres humanos nos períodos  da  dita  pré-história  eram  vegetais,  não  animais.  Isto  significa  que  a primeira  tecnologia  humana  provavelmente  foi  um  recipiente  e  não  uma  arma, algo para que se pudesse armazenar sementes, folhas, nozes. 

Se ser humano significa fazer uma arma e matar com ela, então eu não era humana,  declara  Le  Guin.  No  entanto,  se  ser  humano  significa  coletar  algo comestível ou belo e guardá-lo em um saco, bolsa, casca ou rede, então, enfim, poderia ser humana. “É a história que faz a diferença. É a história que escondeu minha humanidade de mim, a história que os caçadores de mamutes contaram sobre  atacar,  empurrar,  estuprar,  matar,  sobre  o  Herói”  (Le  Guin,  2021,  p.21).  A história do assassino. A história do colonizador. Não a história da vida. 

Enquanto ouvíamos as palavras de Le Guin, costurávamos bolsas em uma sala  modesta  do  Instituto  de  Psicologia.  Esse  exercício  de  ouvir  uma  história enquanto se tece é uma prática ancestral associada ao dom narrativo. Segundo Walter Benjamin (1985, p.205): 



Contar histórias sempre foi a arte de contá-las de novo, e ela se perde quando  as  histórias  não  são  mais  conservadas.  Ela  se  perde  porque ninguém mais fia ou tece enquanto ouve a história. Quanto mais o ouvinte se  esquece  de  si  mesmo,  mais  profundamente  se  grava  nele  o  que  é ouvido.  Quando  o  ritmo  do  trabalho  se  apodera  dele,  ele  escuta  as histórias de tal maneira que adquire espontaneamente o dom de narrá-las. Assim se teceu a rede em que está guardado o dom narrativo. E assim essa rede se desfaz hoje por todos os lados, depois de ter sido tecida, há milênios, em torno das mais antigas formas de trabalho manual. 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

8 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  



Com  linhas  e  agulhas  na  mão,  em  um  processo  de  escuta  e  fabulação coletiva,  fomos  tecendo  outras  histórias,  urdindo  relações  entre  conceitos  e matérias, para enfim coletar sementes de um outro porvir. “A mão sabe, e une o trabalho intelectual ao trabalho manual”, diz Silvia Rivera Cusicanqui em conversa com  Mariana  Guimarães  (2023,  p.160).  Terminadas  nossas  bolsas,  com  seus tamanhos e formatos diversos, saímos para o campus, em busca deambulatória de sementes, folhas, galhos e outros espantos que nos chamassem a atenção pelo caminho e que pudessem contar uma outra história, a história da vida. 

Nessa história, humanos não são o ator principal, a única espécie que possui linguagem e é capaz de fazer mundo. Nessa história, as raízes penetram o solo e acoplam-se aos micélios, numa rede subterrânea que comunica e produz mundos; as folhas balançam no vento e seu chacoalhar cocria com os pássaros orquestras aéreas; as sementes aguardam pacientes os bicos que as transportarão até um canto  de  terra  que  desvele  seus  segredos  guardados  milênios  adentro.    Nessa história, “os seres humanos são com a Terra e da terra, e as potências bióticas e abióticas dessa Terra dão forma à narrativa principal” (Haraway, 2023, p. 104). 

Todas  as  vidas  são  necessárias  nessa  história  –  não  importantes  ou  úteis, mas  necessárias,  como  afirma  Antônio  Bispo  (2023).  Pois  nenhum  mundo  se produz sozinho, estamos emaranhados em complexas tramas multiespécies e nos tornamos uns com os outros, em devir-com – simpoeieticamente, como defende Donna  Haraway  (2023).  Nesse  sentido,  as  plantas  nos  oferecem  um  modelo  de reciprocidade,  colaboração  e  generosidade.  Sua  aparente  fixidez  supõe  uma entrega ao ambiente, que lhes proporciona o alimento – água, luz e solo – que elas então devolvem em forma de energia e abrigo para outras espécies. Seu viver é mais coletivo que individual, sua inteligência, distribuída e descentralizada, e “se autossustentam ao mesmo tempo que nutrem a maior parte da vida no planeta” 

(Nascimento, 2021, p.68). 

Sendo  assim,  um  “pensar  vegetal  não  pode  ser  um  cultivo  de  si  em detrimento do outro, precisando associar-se para colaborar em proveito de tudo que  vive”  (Nascimento,  2021,  p.71).  O  pensamento  vegetal,  nesse  sentido,  “é necessariamente  sensível,  intelectivo,  aberto  ao  outro  enquanto  outro” 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

9 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  

(Nascimento, 2021, p.77). Mobilizar o pensamento vegetal, portanto, implica uma abertura  radical  ao  outro,  uma  sensibilidade  intelectiva,  colaborativa,  recíproca. 

Algo  que  vai  na  contramão  do  pensamento  colonial,  individualista,  dicotômico, cosmofóbico. 

Talvez, mais que mobilizar o pensamento vegetal, inspirado nas plantas e sua forma radical de estar-no-mundo, seja necessário vegetar o pensamento. Isto é, vivificar, fazer crescer, confluir formas relacionais de pensar-com a trama da vida. 

Tornar  impensável  o  excepcionalismo  humano  e  o  individualismo,  ou  seja, 

“indisponíveis para se pensar com” (Haraway, 2023, p.57). Vegetar o pensamento como movimento contracolonial de nutrir palavras germinantes. 

Para além do âmbito do pensamento, é necessário vegetalizar a sensibilidade, isto é, radicalizar os sentidos, como faz a raiz ao se aprofundar e se espalhar sob a terra, conectada aos micélios. Como sugere Natasha Myers (2021, p. 8): “depois de ter posto em prática esforços para descolonizar o seu senso comum, é hora de vegetalizar seu aparato sensorial para que você também possa aprender com e junto das plantas9. 

É o que fizemos, por exemplo, na performance Umbigo, proposta por Mariana Guimarães. Primeiro, fomos instigados a brincar com nossas dimensões corporais através de um fio. Em seguida, com esse mesmo fio enrolado sobre a barriga, na linha do umbigo, criamos uma tecitura através da técnica do crochê de dedo. Após cada um tecer seu próprio umbigo, fomos acoplando gradualmente os fios uns nos outros, até formar um grande corpo coletivo. À medida que caminhávamos amarrados uns aos outros por essa trama de umbigos, a tensão e o cuidado ao mover se intensificavam. 



  

9  Once  you  have  set  in  motion  efforts  to  decolonise  your  common  sense,  it  is  time  to  vegetalise  your sensorium so that you, too, can learn with and alongside the plants. (Tradução nossa) 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

10 











  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  

Figura 2 e 3 – Performance Umbigo. Foto: Rafael Luz. 







Assim como as plantas, que só aparentemente estão imóveis, na medida em que  se  comunicam  ativamente  através  da  malha  subterrânea  que  transporta informações  e  nutrientes,  compusemos  nessa  performance  um  corpo  coletivo. 

Sentimos com o corpo todo como a ação de um influencia os demais, num sutil movimento de corpos que apertam e afrouxam, buscando caminhar sem romper a coletividade. Experimentamos, então, com todo nosso aparato sensorial, uma forma coletiva de estar-no-mundo, como nos ensinam as plantas. 



Cultivando outras sensibilidades 

O  que  significa  aprender  com  as  plantas?  Conspirar  com  elas  mundos habitáveis, não no futuro, mas aqui e agora? Ao cultivar a atenção e a sensibilidade aberta  ao  outro,  em  sua  diferença  radical,  talvez  possamos  semear plantropocenos  possíveis.  Desafiando  palavras  e  pressupostos  coloniais,  como aquele que reduz o vegetal a algo sem vida, propusemos, ao contrário, reanimar o sentido original do termo, que implica vivificar, fortalecer. 

  

Vegetar  torna-se,  então,  um  verbo  de  dimensões  ético-estético-políticas, Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

11 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  

conjurado afim de re-vitalizar o pensamento e a sensibilidade, de reconhecer a coletividade  e  a  colaboração  intrínseca  aos  processos  de  viver.  Trata-se  de reflorestar  mentes,  tornando-as  novamente  capazes  de  tecer  narrativas  mais-que-humanas,  para  além  da  arrogância  metafísica  de  superioridade  do  homem (branco,  masculino,  colonial).  Disponibilizar  em  nossa  bolsa-ficção  metáforas  e conceitos que cultivem imaginários férteis, multiplicantes. Nutrir, por fim, as artes da atentividade, ou seja, práticas que buscam “aprender como se poderia melhor responder  ao  outro,  como  se  poderia  trabalhar  para  cultivar  mundos  de florescimento mútuo” (Van Dooren; Kirksey; e Münster, 2016, p.52). 

Através de práticas como as vivenciadas na disciplina Ecologias da atenção, que,  com  um  punhado  de  fios  e  corpos  atentos,  foi  capaz  de  costurar pensamentos,  cultivar  sensibilidades  e  semear  palavras  contracoloniais, experimentamos  outras  formas  de  se  relacionar  com  as  plantas  e  com  o  fazer pesquisa.  Em  favor  da  corporificação  de  conceitos,  confiamos  que  o  que transborda em nossas pesquisas parte de vivências que nos tocam e nos movem, polinizando sentimentos, pensamentos, palavras. Fiamos-com a história da vida: história  tramada  a  muitas  mãos,  com  fios  de  vidas  diversas  e  vibrantes,  todas necessárias. 



Referências  



BENJAMIN, Walter. O narrador. In: Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. São Paulo: Editora Brasiliense, 1985. 



COCCIA, Emanuele. A vida das plantas: uma metafísica da mistura. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2018. 



SOUZA JÚNIOR, Carlos Roberto Bernardes de. Quantos ‘cenos’ forem necessários: múltiplas faces conceituais ante ao Antropoceno. Acta Scientiarum. Human and Social 

Sciences, 

v. 

46, 

n. 

2, 

2024. 

Disponível 

em: 

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/view/71171 

Acesso em: 17 set. 2025. 



SANTOS,  Antônio  Bispo  dos.  A  terra  dá,  a  terra  quer.  São  Paulo:  Ubu Editora/Piseagrama, 2023. 



GUIMARÃES, Mariana. A cozinha é uma biblioteca de filosofia: diálogos com Silvia 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

12 







  

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis Daniela Cassinelli 





  

Rivera  Cusicanqui  sobre  práticas  de  descolonização  e  destecer,  entre  batatas, cenouras,  sapos  e  gente.  Arte  &  Ensaios,  v.  29,  n.  46,  2023.  Disponível  em: https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/62584 Acesso em: 17 set. 2025. 



HARAWAY.  Donna.  Antropoceno,  Capitaloceno,  Plantationoceno,  Chthuluceno: fazendo  parentes.  Trad.  Susana  Dias,  Mara  Verônica  e  Ana  Godoy.  ClimaCom  – 

Vulnerabilidade  [Online],  Campinas,  ano  3,    n.  5,    2016.  Disponível  em: https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/antropoceno-capitaloceno-plantationoceno-chthuluceno-fazendo-parentes/ Acesso em: 17 set. 2025. 



HARAWAY,  Donna.  Ficar  com  o  problema:  fazer  parentes  no  Chthuluceno.  São Paulo: n-1 edições, 2023. 



KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 



LATOUR,  Bruno.  Diante  de  Gaia:  oito  conferências  sobre  a  natureza  no Antropoceno. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 



LE GUIN, Ursula K. A teoria da bolsa de ficção. São Paulo: n-1 edições, 2021. 

MYERS, Natasha. Photosynthesis. Theorizing the Contemporary, Fieldsights, Janeiro 21,  2016.  Disponível  em:  https://www.culanth.org/fieldsights/photosynthesis Acesso em: 17 set. 2025. 



MYERS, Natasha. How to grow liveable worlds: Ten (not-so-easy) steps for life in the Planthroposcene. ABC Religion & Ethics, v. 7, 2021. 



NASCIMENTO,  Evando.  O  pensamento  vegetal:  a  literatura  e  as  plantas.  Rio  de Janeiro: Civilização Brasileira, 2021. 



SHIVA,  Vandana.  Monoculturas  da  mente:  perspectivas  da  biodiversidade  e  da biotecnologia. Trad. Abreu Azevedo. São Paulo: Gaia, 2003. 



VAN  DOOREN,  Thom;  KIRKSEY,  Eben;  MÜNSTER,  Ursula.  Estudos  multiespécies: cultivando artes de atentividade. ClimaCom 3, no. 7, 2016, p. 39-66. Disponível em: http://climacom.mudancasclimaticas.net.br/estudos-multiespecies-cultivando-artes-de Acesso em: 17 set. 2025. 



Recebido em: 19/09/2025  

Aprovado em: 11/11/2025 











Universidade do Estado de Santa Catarina – UDESC  

Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas – PPGAC 

Centro de Artes, Design e Moda – CEART 

Urdimento – Revista de Estudos em Artes Cênicas 

Urdimento.ceart@udesc.br  

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 

13 





index-11_3.jpg





index-2_4.png





index-11_1.png





index-12_2.png
irdimento






index-7_2.png
irdimento






index-12_1.png





index-2_1.png





index-1_3.png
B
-,





index-4_2.png
irdimento






index-9_1.png





index-1_2.png
rdimento





index-4_1.png





index-3_3.jpg





index-6_1.png





index-11_4.jpg





index-11_2.png
irdimento






index-6_2.png
irdimento






index-13_2.png
irdimento






index-2_3.png
®





index-1_4.png





index-7_1.png





index-3_2.png
irdimento






index-9_2.png
irdimento






index-8_2.png
irdimento






index-1_1.png





index-8_1.png





index-5_2.png
irdimento






index-2_2.png
irdimento






index-5_1.png





index-10_2.png
irdimento






index-13_1.png





index-10_1.png





index-3_1.png





