
 
     1 
 

  

 

 

 

 
 
 

 
 
 

 
 

 
Vegetar o pensamento e a  

sensibilidade por plantropocenos possíveis 
 

 

Daniela Cassinelli 
 

 

 

Para citar este artigo: 
 
CASSINELLI, Daniela. Vegetar o pensamento e a 
sensibilidade por plantropocenos possíveis. Urdimento – 
Revista de Estudos em Artes Cênicas, Florianópolis, v. 3, 
n. 56, dez. 2025. 
     
 
 

 DOI: 10.5965/1414573103562025e0301 
 

Este artigo passou pelo Plagiarism Detection Software | iThenticate 

 
         A Urdimento esta licenciada com: Licença de Atribuição Creative Commons – (CC BY 4.0) 

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR


 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

2 

 

 

Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis1 
 

Daniela Cassinelli2 
Resumo 
 

Este artigo partiu das experiências sensíveis e dos conceitos corporificados na 
disciplina Ecologias da atenção: derivas entre costura e cultivo, ministrada pelas 
professoras Virgínia Kastrup (UFRJ) e Mariana Guimarães (CAp-UFRJ) no Instituto de 
Psicologia da UFRJ, durante o primeiro semestre de 2025. Instigada pelo trabalho de 
Evando Nascimento, O pensamento vegetal (2021), mais especificamente pela 
semântica do verbo “vegetar”, propôs-se uma reabilitação positiva do termo, de 
modo a contrariar seu sentido colonial, como nos inspira Antônio Bispo dos Santos 
(2023). Investigou-se como podemos aprender e conspirar com as plantas em busca 
de plantropocenos (Myers, 2021) possíveis.  
 

Palavras-chave: Vegetar. Pensamento. Sensibilidade. Plantropoceno.  
 
 

Vegetating thought and sensitivity for possible planthroposcenes 

Abstract  
 

This article drew on the sensitive experiences and concepts embodied in the course 
Ecologies of attention: drifts between sewing and cultivation, taught by professors 
Virgínia Kastrup (UFRJ) and Mariana Guimarães (CAp-UFRJ) at the Institute of 
Psychology at UFRJ, during the first semester of 2025. Instigated by Evando 
Nascimento's work, O pensamento vegetal (2021), and more specifically by the 
semantics of the verb "to vegetate", the article proposed a positive rehabilitation of 
the term, countering its colonial meaning, as inspired by Antônio Bispo dos Santos 
(2023). The article explored how we can learn from and conspire with plants in 
search of possible planthroposcenes (Myers, 2021).  
 
Keywords:  To vegetate. Thought. Sensitivity. Planthroposcene. 

Vegetar el pensamiento y la sensibilidad por plantropocenos posibles 
 

Resumen  
 

Este artículo se basó en las experiencias sensíbles y conceptos encarnados en el 
curso Ecologías de la atención: derivas entre la costura y el cultivo, impartido por las 
profesoras Virgínia Kastrup (UFRJ) y Mariana Guimarães (CAp-UFRJ) en el Instituto 
de Psicología de la UFRJ, durante el primer semestre de 2025. Instigada por la obra 
de Evando Nascimento, O pensamento vegetal (2021), y más específicamente por la 
semántica del verbo "vegetar", el artículo propuso una rehabilitación positiva del 
término, contrarrestando su significado colonial, inspirado por Antônio Bispo dos 
Santos (2023). El artículo exploró cómo podemos aprender de las plantas y conspirar 
con ellas en búsqueda de plantropocenos (Myers, 2021) posibles.  
 
Palabras clave: Vegetar. Pensamiento. Sensibilidad. Plantropoceno.  

 
1 Revisão ortográfica, gramatical e contextual do artigo realizada pela autora do artigo dada a sua formação 

acadêmica.  
 
2 Mestranda em Educação pela Universidade Federal Fluminense (UFF). Graduação em Artes Visuais pela 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Graduação em Letras pela Pontifícia Universidade Católica 
do Rio de Janeiro (PUC-Rio).  danielabcassinelli@gmail.com 

 http://lattes.cnpq.br/2341377231781328        https://orcid.org/0000-0002-0211-4277   

https://orcid.org/0000-0002-1595-9359
https://orcid.org/0000-0002-0211-4277


 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

3 

 

 

 
 
 

Transformei as nossas mentes em roças e joguei  
uma cuia de sementes. 

(Antônio Bispo dos Santos) 
 

Germinando palavras 

Como uma carta sem remetente específico, o bordado em linhas vermelhas 

e azuis sobre o tecido creme deixa uma mensagem delicada e forte aos passantes 

que entram e saem do prédio da Escola de Comunicação e Educação da UFRJ - 

campus Praia Vermelha. Quem sustenta essa mensagem, imponentemente 

enraizada ao lado da escada principal, é uma Ficus Elastica, uma espécie de 

figueira de enormes proporções. Delicada e forte, ela comunica aos humanos que 

por ali passam, num verbo infinitivo: vegetar (é preciso). 

Figura 1 – Vegetar. Intervenção em bordado. Foto: Daniela Cassinelli 
 

 
 



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

4 

 

 

 

O bordado integra um circuito que costura os jardins do campus Praia 

Vermelha com fitografias3 – escritas que emergem das e com as plantas – que 

clamam por mudança, por cuidado, por outros regimes de tempo, outros cultivos 

da atenção. A proposição, por sua vez, surge dos encontros fecundos da disciplina 

Ecologias da atenção: derivas entre costura e cultivo – oferecida pelas professoras 

Virgínia Kastrup (UFRJ) e Mariana Guimarães (CAp-UFRJ) no Instituto de Psicologia 

da UFRJ.  

Ao longo das tardes de segunda-feira, tecemos reflexões que tiveram o fio 

como guia, o corpo como base, as plantas como modelo. Em confluência com 

diversos pensadores contemporâneos, experimentamos formas outras de fazer 

pesquisa acadêmica, mobilizando os pensamentos com as mãos, hábeis em fiar e 

desfiar. Através de proposições estéticas e atencionais, semeamos palavras 

germinantes4. 

As palavras, em sua trama de significações, foram tema de debates 

instigantes. Uma palavra cooptada por discursos conservadores deve ser 

abandonada ou disputada? Quando uma palavra vale o embate dentro de um 

campo de conhecimento? E quando vale mais a invenção de outros léxicos? 

Para Antônio Bispo dos Santos, os processos de denominação podem ser 

colonizadores, por isso ele sugere a arte de denominar como arma para contrariar 

o colonialismo, no que ele chamou de guerra das denominações: “o jogo de 

contrariar as palavras coloniais como modo de enfraquecê-las” (Santos, 2023, 

p.13). “Temos que enfeitiçar a língua” (Santos, 2023, p.14), ele diz. Mas e quando 

esse feitiço é feito dentro da palavra mesma, a ponto de desestabilizar os sentidos 

coloniais que nela se assentaram? 

Essa é a proposta que gostaria de fazer aqui, apoiada no trabalho de Evando 

Nascimento. Em seu livro O pensamento vegetal, ele discorre sobre a semântica 

do verbo vegetar, que em sua etimologia, do latim vegetare, significava algo como 

 
3  O termo fitografias é usado no livro de Evando Nascimento O pensamento vegetal (2021, p.83). 
 
4  A expressão ‘palavras germinantes’ aparece na obra A terra dá, a terra quer, de Antônio Bispo dos Santos 

(2023, p.15). 



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

5 

 

 

“vivificar, fazer crescer”, mas que atualmente “é sinônimo de um viver sem 

consciência, [...] alguém que vegeta, e não só em português, é alguém que vive 

uma vida inútil e mecânica ou está em coma” (Nascimento, 2021, p.46). Como o 

vivificar original de vegetare se transformou em seu oposto, equivalente a uma 

vida quase sem vida? E como reabilitar a semântica positiva do termo? Essas são 

questões centrais nessa investigação. 

 

Aprendendo com as plantas 

Para começar a responder a primeira pergunta, recorro novamente a Evando 

Nascimento. Em sua análise acerca do termo vegetar, ele aponta como a tradição 

filosófica ocidental criou uma hierarquia ontológica entre os seres vivos, em que 

os humanos estão no topo e as plantas, na base, seguidas dos animais. Aristóteles, 

por exemplo, apesar de considerar o caráter anímico das plantas, afirma que sua 

alma é incompleta. Seguindo esta tradição metafísica, Heidegger defende, no 

século XX, que somente os humanos existem e constituem mundo, enquanto 

animais e plantas apenas vivem, destituídos de linguagem e pobres de mundo. 

Logo, um “abismo existencial e ontológico se consolida então entre nós, humanos, 

de um lado e os animais e vegetais, de outro” (Nascimento, 2021, p.54). 

Esse abismo ontológico está na base da crise ecológica que atravessamos, 

na medida em que a construção do pensamento filosófico e científico moderno 

“possibilitou desanimar uma seção do mundo, declarada objetiva e inerte, e 

superanimar outra, declarada subjetiva, consciente e livre” (Latour, 2020, p.142). Os 

efeitos dessa operação – que se estende às dicotomias natureza/cultura, 

mente/corpo, sujeito/objeto – aliados aos avanços da tecnologia e do capitalismo, 

têm sido chamado por muitos (o termo se proliferou para além da comunidade 

científica) de Antropoceno, isto é, uma nova era geológica marcada pelo inegável 

impacto da ação humana no planeta. O termo, portanto, “engloba como os 

humanos tornaram-se forças geomorfológicas e ecossistêmicas que entram em 

tensão com as condições da biosfera, da litosfera, da hidrosfera e da atmosfera 

necessárias para a permanência da vida no planeta” (Souza Júnior, 2024, p.2). 

 



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

6 

 

 

 

Todavia, têm-se levantado críticas ao termo generalizante que, mais uma vez, 

elege o ‘antropos’, isto é, o humano, como centro da questão, pois essa 

“centralidade do ‘antropos’ reforça o ideário da cisão sociedade-natureza, 

colocando a primeira como superior à segunda, o que reitera uma das causas da 

crise ambiental” (Souza Júnior, 2024, p.3). Ademais, ao tomar o humano e, 

portanto, a humanidade como um conjunto homogêneo, argumenta-se que a 

“generalidade implícita ao conceito obscurece a multiplicidade de lugares 

enunciativos e existenciais daqueles que não contribuíram para o desarranjo 

planetário” (Souza Júnior, 2024, p.3), ignorando, assim, povos e vidas que não só 

não contribuíram com a crise, como resistem a ela há muito tempo. 

Tendo em vista essas críticas, alguns têm proposto o termo Capitaloceno, 

que coloca a responsabilidade do colapso ambiental não na totalidade da espécie, 

desconsiderando a diversidade de “humanidades” em jogo, mas no sistema 

econômico do qual deriva a destruição massiva da biodiversidade que 

presenciamos hoje. Outros ainda sugerem o termo Plantantionoceno, referindo-se 

ao sistema colonial das plantations, responsável pela “massificação dessas 

espacialidades pautadas na escravização de humanos e não humanos, na 

padronização homogeneizadora, na reificação universalizante e no 

aprofundamento da cisão cultura-natureza" (Souza Júnior, 2024, p.7). Isto é, na 

produção de monoculturas socioambientais e mentais, como sugere Vandana 

Shiva (2003). 

Qual seja o termo preferido, as consequências do colapso que vivemos é real, 

não apenas para humanos, mas para toda a vida na Terra. Por isso, é preciso propor 

outros nomes e confabular outras histórias que semeiem mundos dentro deste 

mundo, o que pensadores de diversos campos têm arriscado fazer, acreditando, 

como Donna Haraway (2016), que importam que conceitos pensam conceitos. Dito 

isso, destaco aqui o termo Plantropoceno, proposto por Natasha Myers, que recusa 

a centralidade do humano em favor de narrativas onde nos tornemos capazes de 

conspirar com as plantas. Para a antropóloga, “Plantropoceno é uma episteme 

aspiracional, não uma era limitada pelo tempo, que nos convida a criar novas cenas 

e novas formas de ver e semear relações plantas-pessoas no aqui e agora, não 



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

7 

 

 

em um futuro distante”5 (Myers, 2021, p.5). 

Pensar um Plantropoceno é considerar que as “plantas são as produtoras de 

mundos que precisamos prestar atenção se esperamos cultivar mundos 

habitáveis”6 (Myers, 2021, p.5), ideia corroborada por Emanuele Coccia, em seu livro 

A vida das plantas (2018). O filósofo sugere que são as plantas que devemos 

interrogar se quisermos compreender o que significa estar-no-mundo. Isso porque 

“nenhum outro vivente adere mais do que elas ao mundo circundante” (Coccia, 

2018, p.12), o que faz delas a “forma mais intensa, mais radical, mais paradigmática 

do estar-no-mundo” (Coccia, 2018, p.13).  

Foram os organismos capazes de fotossíntese que tornaram a Terra e a 

atmosfera habitável, num processo chamado de grande oxidação ou catástrofe do 

oxigênio (Myers, 2016; Coccia, 2018). Segundo Myers (2016, s/p), “vivemos agora na 

esteira do que poderíamos chamar de Fitoceno. Esses seres verdes tornaram este 

planeta habitável e respirável para animais como nós”7. Foram as plantas que 

abriram para a vida o mundo das formas, como defende poeticamente Coccia 

(2018, p. 18): “Foi através das plantas superiores que a terra firme se afirmou como 

o espaço e o laboratório cósmico de invenção de formas e de modelagem da 

matéria". A partir de então, os seres foram modelando o mundo com sua 

existência: “estar-no-mundo significa necessariamente fazer mundo: toda 

atividade dos seres vivos é um ato de design na carne viva do mundo” (Coccia, 

2018, p.43). 

Assim, a ideia de que apenas humanos fazem mundo é de uma arrogância 

metafísica que desconsidera outros pontos de vida8, outras linguagens, outras 

formas de estar-no-mundo. A pretensa superioridade humana, basilar no 

pensamento moderno-colonial, ignora que “os organismos estão situados dentro 

 
5 The Planthroposcene names an aspirational episteme, not a timebound era, one that invites us to stage new 

scenes and new ways to see and seed plant/people relations in the here and now, not some distant future. 
(Tradução nossa) 

6 Plants are the world-makers we need to heed if we hope to grow liveable worlds. (Tradução nossa) 
7 we now live in the wake of what should be called the Phytocene. These green beings have made this planet 

livable and breathable for animals like us. (Tradução nossa) 

8 Expressão utilizada por Emanuele Coccia, em seu livro A vida das plantas: "Todo conhecimento cósmico é 
um ponto de vida (e não apenas um ponto de vista)” (2018, p. 25)  



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

8 

 

 

de profundas, e emaranhadas, histórias” (Van Dooren; Kirksey; e Münster, 2016, 

p.41). Como aponta Ailton Krenak, “nas narrativas de mundo onde só o humano 

age, essa centralidade silencia todas as outras presenças” (Krenak, 2022, p.37). 

Como, então, tornar a ouvir essas outras presenças, especialmente as plantas? 

Como mobilizar o pensamento vegetal, como provoca Evando Nascimento? 

“Importam quais estórias produzem mundo, quais mundos produzem 

estórias”, diz Donna Haraway (2023, p.27). Ursula Le Guin sabia disso, ao 

questionar-se sobre a história do herói, aquele que dispõe de uma lança e vai atrás 

de aventuras, como caçar mamutes. Em contraposição à narrativa do herói, com 

suas varas e lanças e espadas, Le Guin apresenta a narrativa como bolsa, cabaça, 

rede. Ao contrário do que se pensa, o principal alimento dos seres humanos nos 

períodos da dita pré-história eram vegetais, não animais. Isto significa que a 

primeira tecnologia humana provavelmente foi um recipiente e não uma arma, 

algo para que se pudesse armazenar sementes, folhas, nozes. 

Se ser humano significa fazer uma arma e matar com ela, então eu não era 

humana, declara Le Guin. No entanto, se ser humano significa coletar algo 

comestível ou belo e guardá-lo em um saco, bolsa, casca ou rede, então, enfim, 

poderia ser humana. “É a história que faz a diferença. É a história que escondeu 

minha humanidade de mim, a história que os caçadores de mamutes contaram 

sobre atacar, empurrar, estuprar, matar, sobre o Herói” (Le Guin, 2021, p.21). A 

história do assassino. A história do colonizador. Não a história da vida.  

Enquanto ouvíamos as palavras de Le Guin, costurávamos bolsas em uma 

sala modesta do Instituto de Psicologia. Esse exercício de ouvir uma história 

enquanto se tece é uma prática ancestral associada ao dom narrativo. Segundo 

Walter Benjamin (1985, p.205): 
 

Contar histórias sempre foi a arte de contá-las de novo, e ela se perde 
quando as histórias não são mais conservadas. Ela se perde porque 
ninguém mais fia ou tece enquanto ouve a história. Quanto mais o ouvinte 
se esquece de si mesmo, mais profundamente se grava nele o que é 
ouvido. Quando o ritmo do trabalho se apodera dele, ele escuta as 
histórias de tal maneira que adquire espontaneamente o dom de narrá-
las. Assim se teceu a rede em que está guardado o dom narrativo. E assim 
essa rede se desfaz hoje por todos os lados, depois de ter sido tecida, há 
milênios, em torno das mais antigas formas de trabalho manual.  



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

9 

 

 

 
Com linhas e agulhas na mão, em um processo de escuta e fabulação 

coletiva, fomos tecendo outras histórias, urdindo relações entre conceitos e 

matérias, para enfim coletar sementes de um outro porvir. “A mão sabe, e une o 

trabalho intelectual ao trabalho manual”, diz Silvia Rivera Cusicanqui em conversa 

com Mariana Guimarães (2023, p.160). Terminadas nossas bolsas, com seus 

tamanhos e formatos diversos, saímos para o campus, em busca deambulatória 

de sementes, folhas, galhos e outros espantos que nos chamassem a atenção pelo 

caminho e que pudessem contar uma outra história, a história da vida. 

Nessa história, humanos não são o ator principal, a única espécie que possui 

linguagem e é capaz de fazer mundo. Nessa história, as raízes penetram o solo e 

acoplam-se aos micélios, numa rede subterrânea que comunica e produz mundos; 

as folhas balançam no vento e seu chacoalhar cocria com os pássaros orquestras 

aéreas; as sementes aguardam pacientes os bicos que as transportarão até um 

canto de terra que desvele seus segredos guardados milênios adentro.  Nessa 

história, “os seres humanos são com a Terra e da terra, e as potências bióticas e 

abióticas dessa Terra dão forma à narrativa principal” (Haraway, 2023, p. 104). 

Todas as vidas são necessárias nessa história – não importantes ou úteis, 

mas necessárias, como afirma Antônio Bispo (2023). Pois nenhum mundo se 

produz sozinho, estamos emaranhados em complexas tramas multiespécies e nos 

tornamos uns com os outros, em devir-com – simpoeieticamente, como defende 

Donna Haraway (2023). Nesse sentido, as plantas nos oferecem um modelo de 

reciprocidade, colaboração e generosidade. Sua aparente fixidez supõe uma 

entrega ao ambiente, que lhes proporciona o alimento – água, luz e solo – que 

elas então devolvem em forma de energia e abrigo para outras espécies. Seu viver 

é mais coletivo que individual, sua inteligência, distribuída e descentralizada, e “se 

autossustentam ao mesmo tempo que nutrem a maior parte da vida no planeta” 

(Nascimento, 2021, p.68). 

Sendo assim, um “pensar vegetal não pode ser um cultivo de si em 

detrimento do outro, precisando associar-se para colaborar em proveito de tudo 

que vive” (Nascimento, 2021, p.71). O pensamento vegetal, nesse sentido, “é 

necessariamente sensível, intelectivo, aberto ao outro enquanto outro” 



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

10 

 

 

(Nascimento, 2021, p.77). Mobilizar o pensamento vegetal, portanto, implica uma 

abertura radical ao outro, uma sensibilidade intelectiva, colaborativa, recíproca. 

Algo que vai na contramão do pensamento colonial, individualista, dicotômico, 

cosmofóbico.  

Talvez, mais que mobilizar o pensamento vegetal, inspirado nas plantas e sua 

forma radical de estar-no-mundo, seja necessário vegetar o pensamento. Isto é, 

vivificar, fazer crescer, confluir formas relacionais de pensar-com a trama da vida. 

Tornar impensável o excepcionalismo humano e o individualismo, ou seja, 

“indisponíveis para se pensar com” (Haraway, 2023, p.57). Vegetar o pensamento 

como movimento contracolonial de nutrir palavras germinantes.  

Para além do âmbito do pensamento, é necessário vegetalizar a sensibilidade, 

isto é, radicalizar os sentidos, como faz a raiz ao se aprofundar e se espalhar sob 

a terra, conectada aos micélios. Como sugere Natasha Myers (2021, p. 8): “depois 

de ter posto em prática esforços para descolonizar o seu senso comum, é hora 

de vegetalizar seu aparato sensorial para que você também possa aprender com 

e junto das plantas9. 

É o que fizemos, por exemplo, na performance Umbigo, proposta por Mariana 

Guimarães. Primeiro, fomos instigados a brincar com nossas dimensões corporais 

através de um fio. Em seguida, com esse mesmo fio enrolado sobre a barriga, na 

linha do umbigo, criamos uma tecitura através da técnica do crochê de dedo. Após 

cada um tecer seu próprio umbigo, fomos acoplando gradualmente os fios uns 

nos outros, até formar um grande corpo coletivo. À medida que caminhávamos 

amarrados uns aos outros por essa trama de umbigos, a tensão e o cuidado ao 

mover se intensificavam. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
9 Once you have set in motion efforts to decolonise your common sense, it is time to vegetalise your 

sensorium so that you, too, can learn with and alongside the plants. (Tradução nossa) 



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

11 

 

 

Figura 2 e 3 – Performance Umbigo. Foto: Rafael Luz. 
 

 
 
 
 

Assim como as plantas, que só aparentemente estão imóveis, na medida em 

que se comunicam ativamente através da malha subterrânea que transporta 

informações e nutrientes, compusemos nessa performance um corpo coletivo. 

Sentimos com o corpo todo como a ação de um influencia os demais, num sutil 

movimento de corpos que apertam e afrouxam, buscando caminhar sem romper 

a coletividade. Experimentamos, então, com todo nosso aparato sensorial, uma 

forma coletiva de estar-no-mundo, como nos ensinam as plantas. 

 

Cultivando outras sensibilidades 

O que significa aprender com as plantas? Conspirar com elas mundos 

habitáveis, não no futuro, mas aqui e agora? Ao cultivar a atenção e a sensibilidade 

aberta ao outro, em sua diferença radical, talvez possamos semear 

plantropocenos possíveis. Desafiando palavras e pressupostos coloniais, como 

aquele que reduz o vegetal a algo sem vida, propusemos, ao contrário, reanimar o 

sentido original do termo, que implica vivificar, fortalecer. 

Vegetar torna-se, então, um verbo de dimensões ético-estético-políticas, 



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

12 

 

 

conjurado afim de re-vitalizar o pensamento e a sensibilidade, de reconhecer a 

coletividade e a colaboração intrínseca aos processos de viver. Trata-se de 

reflorestar mentes, tornando-as novamente capazes de tecer narrativas mais-

que-humanas, para além da arrogância metafísica de superioridade do homem 

(branco, masculino, colonial). Disponibilizar em nossa bolsa-ficção metáforas e 

conceitos que cultivem imaginários férteis, multiplicantes. Nutrir, por fim, as artes 

da atentividade, ou seja, práticas que buscam “aprender como se poderia melhor 

responder ao outro, como se poderia trabalhar para cultivar mundos de 

florescimento mútuo” (Van Dooren; Kirksey; e Münster, 2016, p.52).  

Através de práticas como as vivenciadas na disciplina Ecologias da atenção, 

que, com um punhado de fios e corpos atentos, foi capaz de costurar 

pensamentos, cultivar sensibilidades e semear palavras contracoloniais, 

experimentamos outras formas de se relacionar com as plantas e com o fazer 

pesquisa. Em favor da corporificação de conceitos, confiamos que o que 

transborda em nossas pesquisas parte de vivências que nos tocam e nos movem, 

polinizando sentimentos, pensamentos, palavras. Fiamos-com a história da vida: 

história tramada a muitas mãos, com fios de vidas diversas e vibrantes, todas 

necessárias. 

 
Referências  

 
 

BENJAMIN, Walter. O narrador. In: Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre 
literatura e história da cultura. São Paulo: Editora Brasiliense, 1985.  
 
COCCIA, Emanuele. A vida das plantas: uma metafísica da mistura. Florianópolis: 
Cultura e Barbárie, 2018. 
 
SOUZA JÚNIOR, Carlos Roberto Bernardes de. Quantos ‘cenos’ forem necessários: 
múltiplas faces conceituais ante ao Antropoceno. Acta Scientiarum. Human and 
Social Sciences, v. 46, n. 2, 2024. Disponível em: 
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/view/71171 
Acesso em: 17 set. 2025. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/Piseagrama, 2023. 
 
GUIMARÃES, Mariana. A cozinha é uma biblioteca de filosofia: diálogos com Silvia 



 
Vegetar o pensamento e a sensibilidade por plantropocenos possíveis  

Daniela Cassinelli 
 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-13, dez. 2025 
  

13 

 

 

Rivera Cusicanqui sobre práticas de descolonização e destecer, entre batatas, 
cenouras, sapos e gente. Arte & Ensaios, v. 29, n. 46, 2023. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/62584 Acesso em: 17 set. 2025. 
 
HARAWAY. Donna. Antropoceno, Capitaloceno, Plantationoceno, Chthuluceno: 
fazendo parentes. Trad. Susana Dias, Mara Verônica e Ana Godoy. ClimaCom – 
Vulnerabilidade [Online], Campinas, ano 3,  n. 5,  2016. Disponível em: 
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/antropoceno-capitaloceno-
plantationoceno-chthuluceno-fazendo-parentes/ Acesso em: 17 set. 2025. 
 
HARAWAY, Donna. Ficar com o problema: fazer parentes no Chthuluceno. São 
Paulo: n-1 edições, 2023. 
 
KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
LATOUR, Bruno. Diante de Gaia: oito conferências sobre a natureza no 
Antropoceno. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 
 
LE GUIN, Ursula K. A teoria da bolsa de ficção. São Paulo: n-1 edições, 2021. 
 
MYERS, Natasha. Photosynthesis. Theorizing the Contemporary, Fieldsights, Janeiro 
21, 2016. Disponível em: https://www.culanth.org/fieldsights/photosynthesis 
Acesso em: 17 set. 2025. 
 
MYERS, Natasha. How to grow liveable worlds: Ten (not-so-easy) steps for life in 
the Planthroposcene. ABC Religion & Ethics, v. 7, 2021. 
 
NASCIMENTO, Evando. O pensamento vegetal: a literatura e as plantas. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2021. 
 
SHIVA, Vandana. Monoculturas da mente: perspectivas da biodiversidade e da 
biotecnologia. Trad. Abreu Azevedo. São Paulo: Gaia, 2003. 
 
VAN DOOREN, Thom; KIRKSEY, Eben; MÜNSTER, Ursula. Estudos multiespécies: 
cultivando artes de atentividade. ClimaCom 3, no. 7, 2016, p. 39-66. Disponível em: 
http://climacom.mudancasclimaticas.net.br/estudos-multiespecies-cultivando-
artes-de Acesso em: 17 set. 2025. 

                                                                              
      Recebido em: 19/09/2025  

                                                                                      Aprovado em: 11/11/2025 
 
 
 
 
 

Universidade do Estado de Santa Catarina – UDESC  
Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas – PPGAC 

Centro de Artes, Design e Moda – CEART 
Urdimento – Revista de Estudos em Artes Cênicas 

Urdimento.ceart@udesc.br  

mailto:Urdimento.ceart@udesc.br

